
37

Husbonden Vilev, Sankta Barbara 
och prosten Wittingh

Rune Edberg

A sanctuary at the river Dalälven during a thousand years. The church in Österfärnebo 

parish, Gästrikland province, was consecrated in 1827. It was erected close to the the 

old church, built in the 13th century, which was subsequently torn down. A few small 

pieces of land, allotted to the first priest’s support, and known from medieval sources, 

are interpreted as proof of the presence of an even older church. The churches were 

built on the site of a pre-Christian cultic centre, indicated by a place-name containing 

”Vi” (sanctuary), and a pagan cemetery. The site’s 1000-year’s continuity is discussed 

and three personages highlighted: the Christian husband Vilev, remembered on one 

of the site’s three Runic stones and buried among his heathen ancestors. The patron 

saint Barbara whose attribute, the tower, still appears on the parish seal. And the dean 

and vicar, Wittingh, who persuaded the parishioners to replace the old church with a 

much bigger one. In his days, this was deemed necessary in order to seat the increa-

sing population, participation in the rite of eucharist beeing mandatory. Howevever, 

as principally responsible for destroying the medieval church and most of its treasu-

res, he is nowadays ingloriously remembered.

– En helgedom vid Dalälven under tusen år

Inledning

I augusti 1791 skrev prosten Fred-

rik Larsson Wittingh i Österfärnebo 

att det i socknen fanns 1 600 com-

municanter medan det i kyrkan 

endast fanns plats för 800 eller 900 

personer. Detta även om man ”efter 

vanligheten” trängde ihop sig så tätt 

man kunde, både på de 50 bänkar-

na och på de två nyligen tillbyggda 

läktarna (Andersson 1971; Bringéus 

2004). En viktig faktor bakom be-

folkningstillväxten var den inflytt-

ning som ägt rum till järnbruken 

Gysinge och Grönsinka.

Kyrkan måste alltså utökas! Efter 

många överväganden och heta de-

Downloaded by 216.73.216.108 2026-01-15 07:48:33



META 2023

38

batter i sockenstämman togs 1796 

beslut om en ny kyrka. Men kort 

därefter drabbades bygden av flera 

missväxtår och därpå utbröt ryska 

kriget. Bygget drog ut på tiden. Det 

var i stort sett klart 1822 men invig-

ningen kunde äga rum först 1827. 

Den medeltida kyrkan fick stå kvar 

strax intill den nya till 1830, då den 

revs.

Österfärnebos namn skrevs förr 

Fernbo, Fernebo eller Fernabo, och 

Färnbo heter socknen ännu i dag-

ligt tal. Det är Gästriklands, och 

därmed Norrlands, sydligaste och 

präglas – liksom den östliga grann-

socknen Hedesunda – i sin södra del 

av närheten till Dalälvens fjärdland-

skap (figur 1). Här låg bygdens för-

kristna kultcentrum och på samma 

plats byggdes sedan kyrkorna. Här 

finner man spår efter människor 

och andliga gestalter som haft rol-

ler i Österfärnebos förflutna men 

som försvunnit ut i glömskan. Tre 

helt olika sådana figurerar i denna 

artikel: husbonden Vilev, helgonet 

Barbara och den nyssnämnde pro-

sten Wittingh. De representerar var 

sin epok: missionstiden, den katol-

ska medeltiden och den lutherska 

glanstiden.

Runstenarna och de          
första kristna

Religionsskiftet i Norduppland och 

Gästrikland var en utdragen process 

med början vid 900-talets slut. Upp-

fattningen bygger i stor utsträckning 

på arkeologiska gravdateringar och 

av begravningssederna, som under 

en period samtidigt omfattade både 

likbränningar och inhumationsbe-

gravningar. Äldre bygravfält kunde 

användas för båda sätten (Broberg 

1991; Gräslund 2010, 2013; Ljung 

2016, s. 159–163). Seden att resa 

Figur 1. Österfärnebo ligger vid nedre Dalälven och i sydligaste Gästrikland. Närmaste grann-
socknar är i norr Torsåker och Årsunda, i öster Hedesunda, i söder Nora och i väster By. Bildun-
derlaget är en landskapskarta från ca 1795.

Downloaded by 216.73.216.108 2026-01-15 07:48:33



RUNE EDBERG

39

runstenar är tätt förknippad med 

kristnandet och också runstenar är 

av missionshistorisk betydelse. En 

allmän ståndpunkt inom forskning-

en är att runstenarna representerar 

högre sociala grupper i samhället. 

Det var inom dem som vissa famil-

jer gick i bräschen för den nya tron 

och avsikten med runstenarna var 

att markera detta. Omkring 1 400 

runstenar har bevarats eller är kända 

från Uppland. I Gästrikland mot-

svaras de av endast ett 20-tal.

I Österfärnebo finns tre runste-

nar som vittnar om socknens första 

kristna. En av de två, nu uppställd 

i kyrkans vapenhus, betecknas som 

Gs 2 (GR). Den är utförd i röd gäv-

lesandsten och bara bevarad till en 

mindre del, plus några smärre lösa 

fragment. Men ytterligare ett stycke 

är känt genom en äldre avbildning. 

I texten heter det att den restes av 

bröderna Illuge, Falluge och Torger 

efter deras far, vars namn saknas. Att 

denna runstensfamilj varit kristen 

är klart uttalat: ”Gud hjälpe (hans) 

själ” heter det med syftning på fa-

dern. Stenen har ett motiv från sagan 

om Sigurd Fafnesbane och ingår i en 

kvartett med detta tema som omfat-

tar stenar från Drävle i Altuna socken 

i Uppland (U 1163) i söder till Öst-

erfärnebo och vidare till gästrikesock-

narna Årsunda (Gs 9) och Ockelbo 

(Gs 19) i norr. Bildberättelsen kan 

läsas som en kenning för den kom-

mande domedagen och Kristus som 

uppväckare av de döda (Zachrisson 

1998, s. 136–149; Gräslund 2015).

Gs 2 är utförd av en oidentifierad 

ristare, enligt GR densamme som 

gjort Gs 19 i Ockelbo. I arkeologen 

Anne-Sofie Gräslunds klassifice-

ringsystem, som baseras främst på 

utformningen av rundjurets huvud 

(Gräslund 1991, 1992), tillhör den 

stilgruppen Pr 2 som bör dateras till 

ca 1020–1050. Den är den äldsta av 

socknens två daterbara runstenar. 

Den har, delvis dold av murverk, 

legat som tröskel till kyrkans ingång 

i vapenhuset, uppfört under medel-

tidens senare del. Enligt GR bör den 

ha varit hel när gamla kyrkan revs 

1830, men slogs då sönder. Låg den 

som tröskel redan till kyrkans äldre 

ingång? Sågs den då som en laddad 

markör av kontinuitet mellan den 

första kristna tiden och den senare 

etablerade kristna ordningen? Eller 

endast som en stor platt sten, be-

kväm att stiga på?

Sådana tröskelstenar med runin-

skrifter från 1000- och 1100-talen 

har förekommit också i många an-

dra kyrkor, t.ex. Tierps (U 1144). 

Runstenar har också återbrukats på 

kyrkans heligaste plats, som altar-

bord, så till exempel i Gamla Upp-

sala kyrka (U 978) och S:t Per i Sig-

tuna (U 395). I sådana fall kan man 

inte väja för uppfattningen att den 

tidigkristna symboliken haft bety-

delse för bevarande och placering.

En andra sten (Gs 3), i samma 

sorts sandsten, finns vid Kungs-

gården som ligger på ett pilskotts 

avstånd från kyrkan. Enligt tradi-

tionsuppgifter har den legat som 

tröskelsten i mangårdsbyggnaden 

där, men sedan under tidernas lopp flyt-

tats hit och dit. Den är starkt nött och 

kan inte dateras med hjälp av någon in-

Downloaded by 216.73.216.108 2026-01-15 07:48:33



META 2023

40

Figur 2. Önjut ristade denna runsten (Gs 1), som sannolikt ursprungligen stått på Vilevs grav på 
den första kyrkogården. Hans änka, Snölög, lät resa den. Stilen daterar stenen till ca 1070–1100. 
Den står nu i kyrkans vapenhus. (Detalj.) Foto: författaren.

skription. Texten har tidigare för övrigt 

betecknats som en nonsensinskrift, det 

vill säga att en icke-runkunnig person 

velat efterlikna runor (GR). Å andra 

sidan är den i fråga om material och 

storlek snarlik Gs 2 och att den en gång 

varit en parsten eller pendang till denna 

är en möjlighet att räkna med.

Kyrka på 1000-talet?

Upplands sandstensrunstenar har 

setts som kyrkogårdsmonument och 

därmed indikatorer på tidiga kristna 

kyrkor (Hagenfeldt & Palm 1996: 

60–62; Ljung 2016, s. 155–163). 

Betraktade på samma sätt indike-

rar Gs 2 och Gs 3 att en kyrka kan 

ha funnits i Österfärnebo redan på 

1000-talet, vilket är anmärknings-

Downloaded by 216.73.216.108 2026-01-15 07:48:33



RUNE EDBERG

41

färnebo. Typiskt för Önjuts design 

är till exempel att han låter rund-

jurets kropp splittras upp i slingor 

som han sedan låter skära genom 

runbandet på olika sätt. Källström 

har också särskilt fäst sig vid att 

en stor andel av Önjuts stenar har 

anknytning till gravar, i flera fall 

sådana utformade med en rektang-

ulär stensättning, något som forsk-

ningen förknippar med kristen sed 

(Källström 2015).

Snölögs, Vilevs och Önjuts sten 

låg på 1800-talet som tröskelsten i 

sockenmagasinet, som byggts delvis 

med material från den rivna medel-

tidskyrkan. Tidigare hade den stått 

på kyrkogården (GR).

Den tillhör stilgruppen Pr 4 

som bedömts ligga inom spannet 

ca 1070–1100. Det finns en äldre, 

omdiskuterad idé om att vissa run-

ristare också kan ha varit kristna 

missionärer. Och dessutom en hy-

potes att sådan mission kan utgått 

från Sigtuna, särskilt efter biskops-

sätets etablering där omkring 1060 

(Zachrisson 1998, s. 155–159). 

Vilev och Snölög kunde represen-

tera sådana kristna som tagit dopet 

som följd av sådan mission. Mag-

nus Källström, som i diskussionen 

tidigare varit negativ till denna idé, 

tänker sig numera att just Önjut 

faktiskt kan ha varit en sådan run-

missionär (Källström 2015, 2016). 

Samme forskare har också för övrigt 

också kort diskuterat Österfärnebo-

stenarna Gs 1 och Gs 2 och dessas 

dateringar (Källström 2016).

värt. Det har då varit frågan om en 

kyrka, byggd på enskilt initiativ och 

på privat mark.

Österfärnebos tredje sten, Gs 1, 

är liksom Gs 2 numera uppställd i 

vapenhuset (figur 2). Den är ock-

så huggen i gävlesandsten, men 

medan de andra är röda är denna 

gråaktig och har annan form. Den 

är rest av Snölög över maken Vilev. 

Mannen betecknar hon i texten, 

med en på runstenar vanlig formel, 

som ”bónda sinn”, alltså som ”sin 

husbonde”. De är för övrigt de enda 

bärare av dessa namn som finns i 

hela det nordiska runnamnsbestån-

det (Peterson 2007). Namnen är 

dock kända i västnordiska skriftliga 

källor från tidig medeltid. Att också 

detta är ett kristet monument behö-

ver vi inte tveka om eftersom stenen 

är försedd med ett kors.

Runstenen Gs 1 är signerad av 

Önjut, en runmästare som främst 

varit verksam i Uppland där runo-

logen Magnus Källström nyligen 

tillskrivit honom minst ett 15-tal 

stenar. Hans verksamhet har haft 

sin tyngdpunkt i Rasbo socken 

strax nordost om Uppsala, men 

annars finns hans stenar på platser 

som i stort sett följer två urgamla 

vägsträckningar. Den ena mel-

lan Uppsala och Gävle, den andra 

mellan Uppsala och Östhammar. 

Till Önjuts verk har Källström 

också fört två runstenar i Sigtuna. 

Attribueringen vilar helt på analys 

av skrivsätt, motivbehandling och 

teknik för Önjut har inte signerat 

någon enda utom just den i Öster-

Downloaded by 216.73.216.108 2026-01-15 07:48:33



META 2023

42

Heliga namn och platser

Substantivet vi har betydelser som 

”helgedom, helig plats, kultplats, 

fridlyst område”. Frågan om vi-

platserna i Gästrikland utreddes för 

över 60 år sedan av nordisten Folke 

Hedblom i en stor studie av land-

skapets äldre bebyggelsenamn. I dag 

finns det tre byar med namnet Vi, i 

Torsåker, Ockelbo och Hamrånge. 

Namnet har också funnits i Ovan-

sjö, Valbo, Hedesunda och Österfär-

nebo. Vi-byarna har före kristendo-

men varit religiösa samlingsplatser, 

skriver Hedblom som också påpekar 

att namnet Kungsgården finns i flera 

andra gästrikesocknar, bebyggelser 

som kan ha haft ett äldre namn, Vi 

(Hedblom 1958, s. 76–86).

”Vi” i Österfärnebo är i dag beva-

rat i namnet Vibron, bron som för 

över Norrån och skiljer Kungsgår-

dens och Bro bys ägor. Hedblom 

ville också i denna socken se Kungs-

gården som efterföljaren till en för-

modad enhet med namnet Vi. Han 

utgick då från att bybildningar var 

från järnåldern, något som var en 

samsyn i forskningen vid hans tid. 

Om man istället antar att regionens 

byar är jämnåldriga med socknarna 

(och bygget av stenkyrkor), således 

snarast 1200-tal, kan bebyggelseut-

vecklingen ges en alternativ tolkning 

(jfr Brink 2016). ”Vi” har varit ett 

kultplatsområde som under yngre 

järnålder antingen varit allmänning 

eller legat inom en äldre storgårds 

hank och stör. Denna kan ha hetat 

Färnebo.1, 2

I ett sådant scenario avskildes den 

del av storgårdens ägor, där den äldre 

privatkyrkan låg, till den nya socken-

kyrkan. En annan del övergick i kro-

nans ägo, därav beteckningen kungs-

gården. Anledningen bör vara den 

tidigmedeltida kungamaktens tillta-

gande behov av representation ute i 

bygderna, ett slags motsvarighet till 

Mälarområdets husbyar. Efterhand 

blev beteckningen ett egennamn, 

Kungsgården. Resten av storgårdsä-

gan blev byn Klappsta där präst-

gården tilldelades  ena halvan och 

fyra bönder fick dela på den andra. 

Gårdsnamnet Färnebo konservera-

des därefter som sockennamn. 

Det gamla prästbordet

Ett säkert belägg för att kyrka funnits 

i Österfärnebo före sockenbildning-

en, innan 1200-talskyrkan byggdes, 

är den jord som prästen ursprungli-

gen haft för sin försörjning, och som 

kan ha avsatts från storgårdens mark. 

Dessa vretar och ängar nämns tidigast 

i en handling från 1443, känd i en 

avskrift, och beskrivs utförligare i an-

dra källor från 1690, 1691 och senare 

(Kh 38. s. 46–47, LSB; Thulin 1904, 

s. 93–99). Vid den äldsta karteringen 

uppgick den åker som, skriver lant-

mätaren, ”förmenas ha varit det gam-

la prästbordet” till knappt 4 tunnland 

fördelat på sju olika vretar. Det var 

frågan om hård sandjord – knappast 

den bästa åkermarken. Det fanns ock-

så 9 1/2 tunnland hage och äng, varav 

5 myräng (Prästbordet, Geometrisk 

avritning 1701, LMa; figur 3).

Downloaded by 216.73.216.108 2026-01-15 07:48:33



RUNE EDBERG

43

Figur 3. De vretar (numrerade 79–86), som på denna lantmäterikarta från 1701 omger (den 
1830 rivna) kyrkan, anges som Österfärnebos första och äldsta prästbord. Vid sockenbildningen 
tilldelades prästgården betydligt mer åker och äng. De visar att också 1200-talskyrkan haft äldre 
föregångare. (Detalj.) Lantmäteriets arkiv.

Dessa jordstycken, som prästen 

förfogat över, fria från skatt, hade 

då länge varit föremål för bönder-

nas missnöje. För som nyss nämnts 

hade prästgårdens ägor i samband 

med by- och sockenbildning ut-

ökats betydligt och omfattade halva 

byn Klappsta. Tvister mellan byns 

skattebönder och prästen hade upp-

repade gånger varit rättssaker. En 

dom från 1379 (SDHK 10031) är 

den äldsta kända. Den gick bön-

derna emot eftersom de ansågs på 

olika sätt ha åsidosatt prästgårdens 

rättigheter. Grunden för utslaget var 

just att byn var delad (Thulin 1904: 

93–99; Hedblom 1958: 110). Se-

nare lantmäterikartor bekräftar för-

hållandet (Prästbordet, Geometrisk 

avritning, 1701, LMa; Klappsta 1-6, 

Geometrisk avmätning, 1792, LMa; 

Prästbolet och Klappsta, storskifte, 

1817, LMa). Efter reformatio-

nen drogs kyrkojorden in. Prosten 

Wittingh uppgav i en rapport till 

landshövdingen 1791 prästgården 

till 1 1/2 mantal krono (Bringéus 

2004). Observera att uppgift om 

prästgårdens part i Klappsta saknas i 

DMS-volymen Gästrikland (Rahm-

quist 1998, s. 109, 113, 116).

Inte bara det nyssnämnda ort-

namnet Vibron inbjuder till resone-

mang om spåren av socknens krist-

nande. Runstensnamnet Vilev ger 

likadana associationer. Religionshis-

torikern Olof Sundqvist har anfört 

termer och namn som kan anspela 

på vad han betecknar som förkrist-

na kultledare eller kultfunktionä-

Downloaded by 216.73.216.108 2026-01-15 07:48:33



META 2023

44

rer. Bland dessa nämner han Vivil, 

belagt på runstenar och i ortnamn, 

och anför forskning som ser det som 

ett slags prästtitel (Sundqvist 2007:, 

s. 36–43). I runstensmaterialet före-

kommer förutom Sundqvists Vivil 

och Österfärnebos Vilev ett 20-tal 

andra namn med Vi som förstavelse 

(Peterson 2007). Alla behöver inte 

innehålla det sakrala vi utan vissa 

kan istället dölja förleder som vik- 

med försvagad slutkonsonant eller 

vig- (Janzén 1947, s. 92–93). Ett 

exempel på detta slags namntolk-

ningsproblem som man kan möta 

finns på den tidigare nämnda U 978 

från Gamla Uppsala kyrka, rest av 

Sigvid efter Vidjärv. Den är för öv-

rigt, liksom Österfärnebostenen, ett 

exempel på hur änkor tagit initiativ 

till runristade minnesstenar.

Om vi tar ett ”vi” i kombination 

med ett ”lev” i betydelsen ”arv, ar-

vinge, efterlevande” så är en rim-

lig tydning av Vilev ”arvingen till 

(gården med helgedomen) Vi” eller 

”helgedomens arvinge”. Egennamn 

och samhällsfunktion är givetvis 

helt olika saker och man vill i sam-

manhanget försiktigtvis påminna 

om att en av Danmarks första bisko-

par hette Odinkar. Men hypotetiskt 

kan Vilev ha varit ett arvnamn med 

kultisk bakgrund, för när runstenen 

restes var hedendomen högst någon 

generation bort, om ens det.

Runmästaren Önjuts stenar har 

som nämnts ovan ofta ställts på gra-

var. Vilevs sten kan vara ännu ett ex-

empel och det kan antas att alla tre 

runstenarna i Österfärnebo stått på 

kyrkogården, som till att börja med 

kan ha utgjorts av en kristen del av 

ett äldre gravfält. Detta är bortodlat 

sedan länge, men gravar i visst antal 

är redovisade i äldre källor. ”Om-

kring kyrkan finnes en mängd större 

och mindre ättehögar” (Hülphers 

1793, s. 257; jfr Bellander 1944, 

s. 58–59; Ståhle m.fl. 1960, s. 183). 

Spillror av den gamla begravnings-

platsen finns i dag registrerade un-

der Raä-numren 134:2, 282:1 och 

203:1.

Arvet från medeltidskyrkan

Österfärnebos medeltidskyrka bröts 

således ned för 200 år sedan. Skälet 

var att hela menigheten i fastställd 

ordning skulle kunna hedra sin kyr-

koplikt. Enligt krönikören Valdemar 

Lindholm drevs beslutet igenom av 

prosten Wittingh med häpnadsväck-

ande maktfullkomlighet. Han ska 

rentav ha fifflat med protokollen: 

kanslirådet Anders Schönberg på Ås-

berg, socknens ende frälseman, hade 

ett alternativt förslag som istället för 

nybyggnad gick ut på ombyggnad av 

den befintliga. Detta skickade Wit-

tingh, enligt krönikören, inte in till 

domkapitel och länsstyrelse (Lind-

holm 1932, s.  117–122). Var han 

fått den graverande uppgiften ifrån 

nämner han inte och jag kan inte 

bestyrka den. Själva debatten finns 

dock utförligt refererad i socken-

stämmoprotokollet från 22 maj 

1796 där det också framgår att 

landshövdingen i Gävle, F. A. U. 

Cronstedt, personligen var närva-

rande och med emfas understödde 

prostens yrkande (OIa:2, ÖFka). 

Downloaded by 216.73.216.108 2026-01-15 07:48:33



RUNE EDBERG

45

Det var främst de högre kostna-

derna för ett nybygge, som skulle 

drabba den fattiga allmogen, som 

Schönberg argumenterade mot. 

De kulturhistoriska aspekter som i 

senare tider, och i dag, starkt enga-

gerar många människor spelade den 

gången ingen roll.

Vad var det då för kyrka som 

sockenmännen i Österfärnebo lät 

avveckla? Bevarade teckningar av 

arkitektur och disposition tyder 

på att den byggdes på 1200-talet. 

Valv, vapenhus och troligen också 

sakristia var senare tillägg (Andrén 

1936; figur 4). Dopfunten, numera 

i SHM (se nedan) är i fyra block 

i gävlesandsten och ornerad med 

fyra huvuden: vädur, kvinna, man 

och fabeldjur. Cuppan är cylin-

drisk, med bågfris och konisk bot-

ten med uttömningshål. Den har 

av konsthistoriker bedömts vara av 

1200-talstyp och är därmed samtida 

med kyrkan (Roosval 1918).

Det finns en redogörelse för kyr-

kans yttre och inre gestalt, förfat-

tad 1791 av just prosten Wittingh. 

Detta aktstycke, som redan apostro-

ferats ett par gånger i texten ovan, var 

en del av socknens svar på en en frå-

gelista som landshövding Cronstedt 

Figur 4. Österfärnebos 1200-talskyrka, avritad av Antikvitetskollegiets tecknare Ulf Christoffers-
son 1690. Enligt skissens siffror är kyrkan 40 1/4 alnar lång och 24 alnar bred. Prosten Wittingh 
angav 1791 längden till 40 och bredden till 18 1/2 alnar. KB, här efter Swartling 1980.

Downloaded by 216.73.216.108 2026-01-15 07:48:33



META 2023

46

skickat ut till församlingarna. Det 

är för övrigt en av de källskrifter 

som A. A. Hülphers utnyttjade i en 

tryckt beskrivning över Gästrikland 

(Hülphers 1793).

Wittinghs skrift rymmer, förutom 

uppgifter som Hülphers publice-

rade och som varit allmänt bekanta 

sedan dess, ytterligare en del intres-

sant. Detta uppmärksammades först 

av lokalhistorikern Tord Andersson, 

som lät publicera prostens fullstän-

diga text (Andersson 1971). Denna 

ingår också en senare utgåva, som 

innehåller svar på frågelistan från 

hela landskapet och andra stånds-

personer i Österfärnebo, däribland 

ovannämnde Anders Schönberg 

(Bringéus 2004).

I Wittinghs beskrivning heter det 

att kyrkan är 40 alnar lång, 18 1/2 al-

nar bred och cirka 30 alnar hög inn-

antill. Den har tre alnar tjocka väggar 

och tre tegelvalv ”målade på gammalt 

katholskt sätt med helgonbilder”. 

Kyrka och kyrkogård omsluts av en 

cirka 360 alnar lång bogårdsmur av 

gråsten med spåntäckning. Torn sak-

nas. Klockstapel är uppsatt 1673 och 

”ännu brukbar”.

Två kvinnliga helgon

I katalogen över kyrkans inredning, 

inventarier och skrud märks en al-

tartavla från den katolska tiden. Den 

bestod av ett dubbelt skåp med hel-

gonbilder som kunde öppnas och 

tillslutas. Den användes inte längre 

och förvarades i sakristian. Den 

hade 1741 ersatts med en ny tavla, 

snidad i trä, förställande nattvarden.

Till kyrkan hörde vidare, enligt 

prosten Wittingh i nyssnämnda 

källa, två kvinnobilder, huggna i trä. 

De är ”med sina ciborier, i hvilka de 

stå, på väggarna mitt emot hvaran-

nan uppsatte och från påfvedömet 

oskadde förvarade”. Ciborier har 

här sin grundbetydelse av altartak, 

baldakin, tabernakel, snarare än av 

den senare härledda, nattvardskärl 

(jfr ciborium, SAOB).

”Förvarad” låter som om bil-

derna liksom altaruppsatsen vore 

undanställda, men detta hade väl 

då påpekats på samma sätt. Men 

om förvarad betyder snarare här vad 

som vi i dag skulle skriva bevarad, så 

är det istället i koret, något som är 

språkhistoriskt möjligt och av sam-

manhanget verkar troligast (SAOB, 

förvarad). Anmärkningsvärd är Wit-

tinghs beskrivning av kvinnogestal-

terna: de är, skriver han med en tysk 

term, ”Lebensgrosse”. Uttrycket be-

tyder ”i naturlig storlek”. Det tyder 

på att de varit fristående skulpturer 

eller eventuellt reliefer och inte in-

gått i något helgonskåp eller liknan-

de arrangemang.

Vilka är då dessa kvinnor? Den 

ena är Wittingh fullt säker på, det är 

Sankta Barbara, vilken här som att-

ribut har ett svärd i ena och ett torn i 

andra handen. Om den andra svävar 

han på målet. Det ”lärer” vara an-

tingen Johannes döparens mor eller 

jungfru Marias mor, skriver han. 

Hon har ett barn på vardera armen, 

varav det ena bär krona på huvudet. 

(Den förstnämnda, ska påpekas, är 

känd som Sankta Elisabet och den 

andra som Sankta Anna).

Downloaded by 216.73.216.108 2026-01-15 07:48:33



RUNE EDBERG

47

Förteckningar över kyrkans in-

ventarier finns också från biskopsvi-

sitationer, som bevarats i sockenar-

kivet. I en sådan handling från 1795 

finns dessutom marginalanteck-

ningar, förda av Wittinghs efterträ-

dare prosten Pehr Nyman, om vad 

som senare hänt med kyrkans tillhö-

righeter, också efter överflyttningen 

till den nya. Så redovisas i detalj 

det silver som försvann vid en stöld 

1813. Föremål som i samband med 

kyrkobygget förstörts, försvunnit 

eller sålts på auktion pekas också ut. 

Bland dessa föremål ”tvenne Maria-

bilder på södra och norra väggarna”. 

Nyman antecknar: Bortsålda (KI:2, 

1783–1815, ÖFka). Dessa marior 

är rimligen identiska med helgonfi-

gurerna. Man kan observera att Wit-

tingh i sin skrivelse 1791, avsedd för 

landshövdingen, pliktskyldigt be-

skriver dessa, varav en som Sankta 

Barbara. I inventarieförteckningen 

som han fyra år senare ställer i ord-

ning inför ärkebiskopens ankomst, 

är figurerna anonymiserade. De står 

dessutom som nummer 40 och sist 

i uppräkningen av träföremål i kyr-

kans ägo. Att figurerna verkligen 

inte var något som prosten vurmade 

för framgår också av att han inte an-

vänder ordet helgon. Efter reforma-

tionen stod helgondyrkan inte högt 

i kurs. Figurerna var katolska eller, 

som det hette, ”påviska”.

Ingenting i det medeltida kyrko-

rummet kan anses vara av tillfällig 

natur, heter det i en studie av konst-

historikern Mereth Lindgren där 

det kyrkliga bildschemat analyseras. 

Högaltaret, alltid i öster, uppstån-

delsens väderstreck, representerade 

Kristus. Det främsta helgonet, jung-

fru Maria, Vår Fru, hade sitt altare 

i nordöst. Där fanns också hennes 

målade bild eller skulpterade figur. 

Den norra sidan, kvinnosidan, dit 

också ljuset föll in från sydväggens 

fönster, var därför också den näst 

finaste. Kyrkans eget helgon, eller 

titelhelgon, hade sitt altare vid mot-

satt hörn. Lindgren använde Lits-

lena kyrka som åskådningsexempel: 

dennas skyddshelgon var Johannes 

döparen och Sankta Katarina av 

Alexandria. Deras bilder är ännu 

bevarade, målade på ömse sidor om 

denna kyrkas östfönster (Lindgren 

1991).

Med ledning av ett sådant sche-

ma kan i Österfärnebo antagligen 

den ännu 1795 bevarade Elisa-

bet- eller Annafiguren knytas till 

Mariakulten och bör då ha stått 

till vänster om huvudaltaret, från 

församlingen sett. Barbara, om då 

kyrkans skyddshelgon, har stått på 

altarets motsatta sida.

Sankta Barbara, liv och kult

Hur ska Sankta Barbara förstås? I 

Österfärnebos kyrka var hennes att-

ribut tornet och svärdet, vad skulle 

det betyda? Barbara var ett av den 

kristna världens mest omtyckta hel-

gon. I den katolska kyrkan vördas 

hon fortfarande och hennes bild 

finns på många håll med olika att-

ribut och sammanhang. Och ändå 

är hennes historiska existens knap-

past fullt säker. Men sådana oklar-

heter delar hon med andra helgon. 

Downloaded by 216.73.216.108 2026-01-15 07:48:33



META 2023

48

Vad som betyder något är att hon 

existerar för de troende i egenskap 

av förmedlare mellan människor 

och Gud.

Om Barbaras liv och martyrdöd 

finns en stor fantasieggande, utbro-

derande legendlitteratur där mycket 

överensstämmer men där olika tex-

ter också skiljer sig åt. Platsen är 

någonstans inom det romerska riket 

och tiden 300-talet. Barbara ska ha 

varit en mycket vacker tonårsflicka 

och när hennes rike men hedniske 

far, Dioscurus, skulle ut på en resa 

ville han skydda henne från oön-

skade friare. Han stängde in henne 

ett torn vilket inte hindrade henne 

från att låta sig undervisas i den 

kristna läran och döpas. När Dios-

curus kom hem och fick reda på 

detta blev han rasande och tänkte 

slå ihjäl henne men hon lyckades 

fly. På vägen förråddes hon av en 

herde, blev fasttagen och förd till 

kejsarens ståthållare. Den skvall-

rande herden förvandlades i sin tur 

till en marmorstod och hans får till 

gräshoppor. Barbara torterades sedan 

grymt i flera dagar men Kristus be-

sökte henne på nätterna och helade 

hennes sår. Trots pinorna vägrade hon 

envist att avsvära sig sin tro så till slut 

högg man huvudet av henne – efter 

det att hon anbefallt sin själ till Gud. 

Det var fadern själv som agerade bö-

del. I samma ögonblick som svärdet 

föll träffades han av en blixt och gick 

upp i rök.

När helgonen avbildades hade de 

alltid attribut, dvs klädsel eller föremål 

som kännetecknade deras liv, öden 

och död och som gjorde dem lättare 

att känna igen. Tornet som givetvis 

anspelade på hennes fångenskap var 

typiskt för Sankta Barbara. Ibland 

framställdes tornet med tre fönster 

som då sågs som en symbol för treen-

igheten. Svärdet symboliserade hennes 

martyrdöd. Men Barbarabilder kunde 

också ha andra attribut. Som jungfru-

helgon kunde hon avbildas krönt och 

som martyr med en palmkvist. Också 

en bok förekommer vilket syftar på ett 

inslag i legenden om att hon ville stu-

dera de heliga skrifterna.

Under medeltiden räknades Barba-

ra som en av de så kallade fyra huvud-

jungfruarna, som också var martyrer. 

De andra var Katarina, Margareta 

och Dorotea. En uppgift om att även 

Sankta Elisabet, trots att hon var en 

gift kvinna (ett änkehelgon, andra 

sådana var Birgitta och Helena av 

Skövde), då och då förekommer till-

sammans med jungfruarna i madon-

naskåpens dörrar, kan vara av intresse 

för tolkningen av Österfärnebos andra 

kvinnofigur. En annan populär grupp 

helgon var de så kallade 14 nödhjäl-

parna, där Barbara var en.

Digerdöd och syndaförlåtelse

Mot bakgrund av digerdödens härj-

ningar, de ständiga krigen och jord-

brukskriserna skedde under högme-

deltiden i det katolska Europa ett 

uppsving för helgonkulten. Speciellt 

stegrades Barbaras popularitet se-

dan flera mirakelberättelser fått stor 

spridning. Det var framför allt hen-

nes egenskap av hjälpare för döende 

Downloaded by 216.73.216.108 2026-01-15 07:48:33



RUNE EDBERG

49

som attraherade de troende. Barbara 

hade nämligen fått ett löfte av Gud 

att ingen som åkallade henne skulle 

dö utan att fått syndernas förlåtelse. 

Därför kunde hon nu ibland avbildas 

med kalk och hostia.

Sankta Barbara var redan tidigare 

välkänd i Norden. Vid en altarinvig-

ning 1145 i Lund, då hela Nordens 

ärkebiskopssäte, lade man ner Barba-

rareliker. Hennes festdag, 4 december, 

är noterad i Vallentunakalendariet 

från 1198. Av två legender på forn-

svenska är den äldsta från 1300-talets 

senare del, den andra från 1400-talets 

mitt. Vid detta århundrade slut och 

under 1400-talet kunde flickebarn 

inom den svenska adeln döpas till 

Barbara. Talesättet ”Sankta Barbara 

med tö, julen med snö” är väl knap-

past längre i omlopp men den 4 de-

cember är i den svenska almanackan 

ännu Barbros namnsdag.

Framställningar av Barbara och 

scener ur hennes legend förekommer 

ymnigt i svenska kyrkor i målningar 

på väggar, på altarskåp, i skulpturer 

och broderier. De äldsta daterade 

är från Gotland och 1300-talet. I 

till exempel Vendels kyrka i Upp-

land, som Johannes Iwan och hans 

verkstad dekorerade vid 1400-ta-

lets mitt, finns Barbara återgiven 

på hela tre ställen! I Gästrikland 

finns eller har funnits Barbarabil-

der i olika form också i Hedesunda, 

Hille, Ovansjö och Årsunda. I Häl-

singland i Alfta, Bollnäs, Enånger, 

Forsa, Hanebo, Hassela, Njutånger 

och Segersta. Alla dessa figurer eller 

bilder bedöms vara från 1400-talet 

fram till reformationen.3

I en bönbok från Vadstena klos-

ter (KB, Cod. Holm. A 37; Geete 

1907, nr 181) har en bön till Sankta 

Barbara bevarats, som just tar fasta 

på hennes egenskap som hjälpare 

inför döden. Den avslutas så här, 

av utgivaren kompletterad med sak-

nade eller underförstådda bokstäver 

och därefter följd av en egen över-

sättning till modern svenska:

…war mik naadugh baadhe 

liffwandis oc dodhe, oc bidh for 
mik at jak matte faa for myn 

dod synda angher oc scriftamal 

oc gudz wärdogha licama j mi-

nom ythersta thima, oc glädhias 

mädh thik min sötasta jomfru 

sancta barbara, j himerike for 

wthan ända amen Pater noster 

aue maria

[…var mig nådig både i liv och 

i död, och bed för mig att jag 

i min yttersta timme, före min 

död måtte få syndernas förlåtel-

se, bikta mig och Guds värdiga 

lekamen och glädjas med dig 

sötaste jungfru Sankta Barbara 
i ett himmelrike förutan ände. 

Amen Pater Noster Ave Maria.]

Barbara etablerades i det högmedel-

tida Europa också som ett helgon 

för bergsmän och andra yrkesgrup-

per, som arbetade med metallhante-

ring. Österfärnebo har en tradition 

av lågteknisk järnutvinning, baserad 

på myrmalm. Stora slaggvarp finns 

Downloaded by 216.73.216.108 2026-01-15 07:48:33



META 2023

50

Figur 5. Mässhake från Österfärnebo (detalj). Här avbildas Sankta Barbara dyrbart klädd i rött, 
grönt och guld. Hon bär en krönt huvudbonad med bakgrund av en gloria. Hon sveper mantel-
fållen runt sitt attribut, tornet, som är krenelerat och försett med tre fönster. SHM inv. nr 5302. 
Foto: Amica Sundström, SHM.

Downloaded by 216.73.216.108 2026-01-15 07:48:33



RUNE EDBERG

51

på flera håll och slagg är också vida 

spridd i åkermark. Till bilden hör 

att socknens hushåll, liksom för 

övrigt hela landskapet, vid Gustav 

Vasas uttaxeringar på 1540-talet var 

skyldiga att betala järnskatt. Persed-

larna skulle vara det slags utsmitt 

järn som gick under beteckningen 

osmundar (Rahmqvist 1998). Be-

stämmelsen bottnade i första hand 

i att kungens kreditorer i Lübeck 

krävde betalning i järn. Ett sam-

band mellan Sankta Barbara och 

järnhantering i Österfärnebo har 

föreslagits men kan inte beläggas 

och verkar långsökt, särskilt som det 

under medeltiden fanns gruvor och 

hyttor i andra närbelägna socknar, 

vilka saknades här. För övrigt fick 

Gustav Vasa flera gånger motta be-

gäran från landskapet om att få be-

tala skatt i penningar och inte i järn 

vilket han ibland medgav, ibland 

avslog (Rahmqvist 1998, s. 25–27; 

Strandvik 2001, s. 17–21).

Traditionsbrott och 
bortförande

När församlingens klockor och sil-

ver, bekostade av dess medlemmar, 

efter reformationen konfiskerades 

av Gustav Vasas fogdar var det ett 

första brott i traditionerna från 

medeltiden. Efterhand försvann se-

dan föremål efter föremål från sock-

enkyrkan. Flera äldre missalen och 

andra böcker hade senare, enligt 

Wittinghs uppgifter 1791, överläm-

nats som obehövliga till UUB. En 

mässbok, tryckt i Basel 1513, och 

försedd med två inklistrade inven-

tarieförteckningar från prästgårdens 

1500-tal, bevaras numera (som 

R261) i LSB.

Vid överflyttningen till den nya 

kyrkan på 1820-talet utmönstrades 

sedan den medeltida altartavlan lik-

som de kvinnliga helgonfigurerna. 

Slutligen skänkte församlingen 

1874 ett antal äldre föremål till His-

toriska museet (SHM inv. nr 5302). 

Denna donations förnämsta pjäs var 

1200-talsdopfunten, vars cuppa vis-

serligen var sprucken.

I Stockholm finns också ett flan-

driskt broderi från 1475–1500 som 

församlingen gjorde sig av med 

samtidigt med dopfunten (figur 5). 

Den betecknas i SHM:s katalog av 

textilantikvarien Agnes Geijer som 

en ”besättning till mässhake, urspr. 

korkåpa”. I ett arbete om medeltida 

vävnader och broderier i Sverige 

behandlas föremålet inom gruppen 

sengotiska nederländska brode-

rier och betecknas som ett ”tyvärr 

stympat” mässhakekors (Branting 

& Lindblom 1929, II: 45). Bland 

mässhakens helgonfigurer finns en 

som Geijer betecknar som Sankta 

Gertrud men som Hallberg m.fl. 

(1967, s.166), utan tvivel riktigare, 

identifierar med Sankta Barbara. 

Helgonet avbildas här inte som 

tonåring utan som vuxen kvinna, 

dyrbart klädd i rött, grönt och guld 

vilket återgår på att hon var från en 

förnäm familj. Hon bär en krönt 

huvudbonad med bakgrund av en 

gloria och sveper mantelfållen runt 

sitt attribut, tornet, som är krenele-

Downloaded by 216.73.216.108 2026-01-15 07:48:33



META 2023

52

rat som en borg och försett med tre 

fönstergluggar.

Sockensigillets återkomst

I den frågelista som landshövdingen 

sände ut till socknarna i Gävleborgs 

län 1790 frågades uttryckligen om 

sockensigillen. För Österfärnebos del 

svarade Anders Schönberg (Bringéus 

2004, s. 87):

”Sockensigillet är et tom eller 

kanske et sådant helgedomsskåp, 
hwari något helgons bild under 

påfwetiden bars i processioner 

med en stjema på hwardera si-

dan och omskrift Femeboo. Det 

är gammalt och illa stucket i 

koppar, men bokstäfwema i om-

skriften äro icke munkstyl.”

I sin Gästriklandsbok upprepade 

Hülphers nästan ordagrant detta: 

”Sockne-sigillet wisar et Torn emel-

lan 2:ne Stjernor”. I en fotnot näm-

ner han sedan också alternativet hel-

gedomsskåp (Hülphers 1793: 238).

I den ovannämnda sockenkröni-

kan sägs att Österfärnebos sigill vi-

sar ett torn eller klockstapel med en 

stjärna på vardera sidan. I en fotnot 

betecknas det som ”mycket troligt” 

att sigillets torn är en kastal och för-

fattaren skriver att sådana befästa 

torn under den första kristna tiden 

ofta uppfördes i samband med kyr-

korna. Kastalen skulle då vara ett be-

vis för att Färnbo är en av de äldsta 

församlingarna norr om Dalälven, 

heter det (Lindholm 1932, s. 108).

Den gamla originalstampen var 

på Lindholms tid försvunnen efter-

som den stulits, tillsammans med 

kyrksilvret, 1813. Men sigill-avtryck 

finns ändå, som påpekas nedan, be-

varade i äldre handlingar. Den sigill-

bild som Lindholm publicerade skil-

jer sig dock en smula i utformningen 

från dessa och har okänd bakgrund 

eftersom inget annat sockensigill är 

känt. Lindholms kastaltolkning får, 

oavsett detta, ses som rent spekula-

tiv. Men intressant och värdefullt är 

att han indirekt påvisar att Sankta 

Barbara och hennes symbol, tornet, 

vid hans tid var helt bortglömda. Be-

träffande dateringen av sigillet säger 

han, utan att uppge någon källa, att 

det kan ”spåras så långt tillbaka som 

till 1400-talet”.

Kyrksilvret har aldrig återfunnits 

men däremot sigillstampen. Efter att 

har varit försvunnen i närmare 150 

år hittades den 1956 i jordmassor 

efter en dikesrensning längs stora 

landsvägen några kilometer norr om 

kyrkan. Upphittaren har själv berät-

tat om saken (Persson 1986). I tryck 

har den återfunna stampen avbildats 

i sockenkyrkans av Ingrid Swartling 

författade informationsbroschyr. 

Denna ger också en uppgiften om 

att sigillet har anor från 1400-talet 

(Swartling 1986). Ingen källa anges 

och det är inte omöjligt att hon gått 

efter Lindholms påstående.

Schönbergs första förslag att si-

gillbilden visade ett torn ignorera-

des när Österfärnebo 1965 skulle 

fastställa ett kommunvapen. Istället 

gavs hans andra alternativ företräde. 

Det hette då att bilden föreställde 

Downloaded by 216.73.216.108 2026-01-15 07:48:33



RUNE EDBERG

53

ett sakramentsskåp (Bäckmark & 

Karlsson 2006, s. 45). Inget sådant 

är bevarat i Österfärnebo men där-

emot hyser grannkyrkan Torsåker 

verkligen ett sådant skåp, med en 

medeltida datering. Det är på sitt 

sätt ganska likt sigillets bild.

Sigillstampen är är rund, 31 mm 

i diameter och 5 mm tjock. Det är 

gjuten i kopparlegering med in-

skriptionen, FERNEBOO, spegel-

vänt graverad. I mitten finns en bild 

av ett torn i fyra våningar. Golvbjäl-

kar från den översta sticker ut på 

ömse sidor. Två åttkantiga stjärnor 

flankerar tornet och två andra fyl-

ler ut mellanrummet mellan textens 

F och O. Mellan bilden och texten 

finns en repstavsbård och en annan 

sådan omger texten. Baksidan är 

försedd med något slags knopp där 

ett sentida trähandtag är fäst. Sigil-

let har en mindre kantskada men är 

annars i mycket gott skick (figur 6).

Ett lackavtryck av Österfärne-

bosigillet från 1690 är återgivet av 

Bäckmark & Karlsson på ovan an-

fört ställe. I sockenarkivet påträf-

fade jag ett vaxavtryck anbringat på 

en mantalslängd från 1633 (ÖFka 

O:II:1). Det är identiskt med den 

återfunna sigillstampen och därmed 

den äldsta kända dateringen för 

denna. (Figur 7).

Några slutsatser

Idén om att Barbara kan ha varit 

Österfärnebos kyrkohelgon har på 

senare år förts fram av ovannämnde 

Tord Andersson, samme forskare 

som först uppmärksammade pro-

sten Wittinghs omnämnande av 

Sankta Barbara (1971; 2011). En-

ligt muntlig uppgift av Bengt Ing-

mar Kihlström (i Andersson 2011) 

var också denne framstående kän-

nare av medeltida kyrkoliv benägen 

att se Barbara som Österfärnebos 

patronus. Också i kyrkans infor-

mationsbroschyr, utgiven av ärke-

stiftet, framförs denna uppfattning 

Figur 6. Stampen till Österfärnebos socken-
sigill stals 1813, samtidigt med kyrksilvret, 
men kom tillbaka 1956 och är åter i 
församlingens ägo. Foto: författaren.

Figur 7. Österfärnebos sockensigill i papper 
och vax i mantalslängd från 1633. Äldsta 
belägg för användandet. Österfärnebos 
kyrkoarkiv, Landsarkivet, Härnösand.

Downloaded by 216.73.216.108 2026-01-15 07:48:33



META 2023

54

med Barbarafiguren och motivet 

på sigillet som argument (Swartling 

1983). Uppgifter om att kyrko-

mässa förekommit på Barbaradagen 

saknas emellertid. Istället heter det i 

en äldre källa: ”Allhelgonadagen har 

fordom här blivit firad som kyrko-

fest” (Hülphers 1793, s. 241). Om 

påståendet också täcker medeltidens 

förhållanden är ovisst.

Det är givet att den skulpterade 

helfiguren, säkert medeltida, och 

sigillet, som även om det ännu 

inte kunnat dateras tidigare än till 

1600-talets början sannolikt repre-

senterar en äldre tradition, utgör 

en god grund för den som vill lyfta 

fram Sankta Barbara som en symbol 

för kyrkan och socknen. Barbara-

figuren på mässhaken måste också 

nämnas, men med förbehållet att 

framställningar som denna före-

kom i många kyrkor och i sig inte 

är något belägg för en Barbarakult. 

Att kyrkans valv var täckta av mål-

ningar framgår av Wittinghs skrift 

från 1791 och det ovannämnda vi-

sitationsprotokollet från 1795. Inga 

detaljer ges. I den senare källan he-

ter det också att väggarna numera är 

vitlimmade, således att målningarna 

där var överkalkade. De helgonbil-

der och scener ur bibliska historien 

som utan tvekan fanns i gamla kyr-

kan förblev obeskrivna. Förekom 

Barbaralegenden där?

Att Sankta Barbara följt Österfär-

nebos kyrka från äldsta tid kan så-

ledes inte beläggas. Inte heller tycks 

det vara möjligt att förknippa järn-

hantering eller någon annan särskild 

orsak eller utlösande faktor till hen-

nes popularitet just där. Och kanske 

är det först i sen medeltid, som hon 

kommer till Österfärnebo? Den en-

ligt uppgift enda övriga svenska kyr-

ka där Barbara varit skyddshelgon är 

Börstils i norra Roslagen. Att saken 

i detta fall är känd bygger enbart på 

att helgonet, med en tillbedjare, där 

funnits målad i ett valv i vapenhu-

set (Bohrn & Tuulse 1955, s. 572, 

588–589).

Också runstenarnas människor, 

Snölög och hennes make Vilev samt 

bröderna Illuge, Falluge och Torger 

är värda att tas fram ur sin tusenå-

riga glömska. De levde på gränsen 

mellan vikingatid och medeltid, de 

är Österfärnebos första till namnet 

Figur 8. Prosten Fredrik Wittingh, kyrkoherde 
i Österfärnebo, var drivande när socken-
stämman 1796 med stor vånda fattade 
beslutet om att riva medeltidskyrkan och 
bygga en ny, större. Hans målade porträtt 
hänger i kyrkan. Foto: författaren.

Downloaded by 216.73.216.108 2026-01-15 07:48:33



RUNE EDBERG

55

ägnar sig bland annat åt Sigtunaforskning. 
E-post: rune.edberg@protonmail.com

kända kristna och representerar den 

nya tidens kvinnor och män. En 

första kyrka kan på intiativ av dessa 

och andra kristna familjer ha byggts 

här redan på 1000-talet, på samma 

plats som tidigare generationer hål-

lit sina blot. Det är ett exempel på 

vad som inom arkeologi och kyrko-

historia kallas kultplatskontinuitet.

Vägen till viet, och kyrkan, ledde 

och leder över vad som ännu heter 

Vibron. ”Med en slående åskådlig-

het belysa Gästriklands Vi-namn 

den obrutna kontinuiteten mellan 

hedet och kristet, mellan vikingatid 

och medeltid” sammanfattade Folke 

Hedblom (1958, s. 76–86).

Prosten Wittinghs eftermäle är 

mer herostratiskt (figur 8). Enligt 

den mot bygget av den nya kyrkan 

starkt kritiske sockenkrönikören kal-

lades denne efter det att han lämnat 

Noter

1) Som också Folke Hedblom påpekar: ”Åtskilligt tyder på, att viet en gång i tiden anlades på en plats som 
redan var bebyggd och således hade ett namn, t.ex. ett namn på -bo” (Hedblom 1958: 57).

2) Kan Gästriklands vi-platser också representera en förkristen kunglig exploatering av landskapets resur-
ser? Uppslaget (Eriksson & Sundqvist 2012) framstår som ytterst hypotetiskt men värt att återkomma till.

3) Bakgrundsuppgifterna om Sankta Barbara bygger på ett arbete av en forskargrupp med sigillkonserva-

1967). Vidare på den danska skandinavisten Kirsten Wolfs undersökning av de svenska Barbaralegenderna 
(Wolf 1999), på kyrkohistorikern Anders Fröjmarks uppsats om helgonkulten i Sverige (Fröjmark 1996), en 
översikt av medeltida kyrkoliv av teologen Hilding Johansson (Johansson 1987) och en uppsats om liturgiska 
kärl av Mereth Lindgren (Lindgren 1987).

Österfärnebo för en finare tjänst i 

Stockholm, för ”den onde prästen” 

(Lindholm 1932, s.  127). Omdö-

met säger sig författaren ha hittat i 

en samtida dagbok. Jag kan inte be-

styrka det. Men på pluskontot bör 

eftervärlden notera att tack vare att 

den lärde, men kanske inte så folk-

käre, prosten skrev ner en hel del 

uppgifter om kyrkan innan den revs 

vet vi också något litet om dess arv 

från den katolska tiden.

Downloaded by 216.73.216.108 2026-01-15 07:48:33



META 2023

56

Referenser

• Andersson, T. 1971. Österfärnebos äldre kyrkohistoria. Österfärnebo.

• Andersson, T. 2011. Barbara. Koverstabladet. Utgivet av Föreningen för hembygdsvård i 
Österfärnebo. s. 72.

• Andrén, E. 1936. Österfärnebo kyrka. Andrén, A. & Hellner, B. Sveriges kyrkor. 
Konsthistoriskt inventarium. Gästrikland. Häfte 2, landskyrkorna. s. 299–316.

• Bellander, E. 1939. Gästriklands järnåldersbebyggelse. 1. Fornlämningar och fynd. Från 
Gästrikland 1938. s. 15–39.

• Bellander, E. 1944. Gästriklands järnåldersbebyggelse. 2. Bebyggelsehistoria. Från 
Gästrikland 1944. s. 41–43, 58, 61.

• Bohrn, E. 1955. Börstils kyrka. Bohrn, E. & Tuulse, A. Sveriges kyrkor. Konsthistoriskt 
inventarium. Uppland. Kyrkor i Frösåkers härad, norra delen. Band II, häfte 4. Stockholm. 
s. 570–620.

• Branting, A. & Lindblom, A. 1929. Medeltida vävnader och broderier i Sverige. 2. Utländska 
arbeten. Stockholm.

• Bringéus, N. A., 2004. Sockenbeskrivningar från Gästrikland 1790–1791. Tillkomna på 
anmodan av F. A.U. Cronstedt. Uppsala. s. 87–104.

• Brink, S. 2016. Sockenbildningen i Sverige. Riksarkivets årsbok 2016 s. 23–35.

• Broberg, A. 1991. Religionsskifte och sockenbildning i Norduppland. Kyrka och socken i 
medeltidens Sverige. Red. O. Ferm. Stockholm. s. 49–79.

• Bäckmark, M. & Karlsson, M. 2006. Kyrkans märken. Vapen, stämplar, sigill, emblem. Lund.

• Eriksson, K. & Sundqvist, O. 2012. Järn, makt och kult i Gästrikland under yngre 
järnåldern. Arkeologi i norr, 13. s. 131–166.

• Fröjmark, A. 1996. Från Erik pilgrim till Erik konung. Om helgonkulten och Sveriges 
kristnande. Kristnandet i Sverige. Gamla källor och nya perspektiv. Red. B. Nilsson. Uppsala. 
s. 387–418.

• Geete, R. 1907. Svenska böner från medeltiden. Efter gamla handskrifter utgifna af Robert 
Geete. Stockholm. s. 391–392.

• GR = Gästriklands runinskrifter. Granskade och tolkade av Sven B. F. Jansson. Sveriges 
runinskrifter. Band 15. Stockholm 1981.

• Gräslund, A.-S. 1991. Runstenar – om ornamentik och datering. Tor. s. 113–140.

• Gräslund, A.-S. 1992. Runstenar – om ornamentik och datering, II. Tor. s. 177–201.

• Gräslund, A.-S. 2010. Religionsskiftet speglat i gravskicket. Från hedniskt till kristet. Red. B. 
Nilsson. s. 131–164. Stockholm.

• Gräslund, A.-S. 2013. Kristna inslag i Gamla Uppsala och dess närområde. Gamla Uppsala 
i ny belysning. Red. O. Sundqvist & P. Vikstrand. Gävle. s. 113–134.

Downloaded by 216.73.216.108 2026-01-15 07:48:33



RUNE EDBERG

57

• Gräslund, A.-S. 2015. Kvinnorepresentationen på de senvikingatida runstenarna med 
utgångspunkt i Sigurdsristningarna. Scripta Islandica, vol. 66. s. 33–54.

• Gs + siffra = nummer i Gästriklands runinskrifter (se GR).

• Hagenfeldt, S. E. & Palm, R. 1996. Sandstone runestones. The use of sandstone for erected 
runestones. Stockholm.

• Hallberg S., Norberg, R. & Odenius, O. 1967. Den heliga Barbara i svensk kult och konst 
under medeltiden. Med hammare och fackla, 25. s. 83–191.

• Hedblom, F. 1958. Gästriklands äldre bebyggelsenamn. Uppsala.

• Hülphers, A. A. 1793. 
afdelningen om Gestrikland. Västerås.

• Janzén, A. 1947. Personnamn. Nordisk kultur, vol. 7. Stockholm.

• Johansson, H. 1987. Gudstjänstliv i Sverige. Tanke och tro. Aspekter på medeltidens 
tankevärld och fromhetsliv. Red. O. Ferm & G. Tegnér. Stockholm. s. 66–88.

• KB = Kungliga biblioteket, Stockholm.

• Källström, M. 2015. ”...som förde henne till Sigtuna”. Bland lakuner och textfragment på 
runstenen U 395 från S:t Pers ruin. Situne Dei. s. 28–39.

• Källström, M. 2016. Sven och Åsmund ristade rätta runor. Runstenar i Gästrikland. Från 
Gästrikland. s. 4–45.

• Lindgren, M. 1987. Liturgiska kärl. Tanke och tro. Aspekter på medeltidens tankevärld och 
fromhetsliv. Red. O. Ferm & G. Tegnér. Stockholm. s. 89–113.

• Lindgren, M. 1991. Bilden i den medeltida sockenkyrkan. Kyrka och socken i medeltidens 
Sverige. Red. Ferm. O. Stockholm. s. 231–263.

• Lindholm, V. 1932. Öster-Fernebo sockens krönika. Gävle.

• Ljung, C. 2016. Under runristad häll. Tidigkristna gravmonument i 1000-talets Sverige. 
Stockholm.

• LMa = Lantmäteriets arkiv. [www.lantmateriet.se]

• LSB = Linköpings stiftsbibliotek.

• Persson, A. 1986. Fyndet av sockensigillet. Koverstabladet. Utgivet av Föreningen för 
hembygdsvård i Österfärnebo. s. 18.

• Peterson, L. 2007. Nordiskt runnamnslexikon. 5:e rev. utg. Uppsala.

• Rahmqvist, S. 1998. Gästrikland. Det medeltida Sverige, band 11. Stockholm.

• Roosval, J. 1918. Dopfuntar i Statens historiska museum. Stockholm.

• SAOB = Svenska akademiens ordbok. [www.saob.se]

• SDHK = Svenskt Diplomatariums huvudkartotek över medeltidsbreven, Riksarkivet.

• SHM = Statens historiska museer, föremålskatalog. [mis.historiska.se]

• SNR = Samnordisk runtextdatabas. [www.nordiska.uu.se]

• Strandvik, S. 2001. Gästrikeberg. Atlas över Sveriges bergslag, H 113. Stockholm.                      

Downloaded by 216.73.216.108 2026-01-15 07:48:33



META 2023

58

• Ståhle, C. I., Olsson, I. & Stahre, N.-G. 1960. Rannsakningar efter antikviteter. Band 1. 
Uppland, Västmanland, Dalarna, Norrland, Finland.

• Sundqvist, O. 2007. Kultledare i fornskandinavisk religion. Uppsala.

• Swartling, I. 1980. Österfärnebo kyrka. Andra upplagan, reviderad av B. I. Kihlström. Uppsala.

• Thulin, G. 1904. Redogörelse för de ecklesiastika boställena.  Stockholm.

• U + siffra = nummer i Upplands runinskrifter. Se UR.

• UR = Upplands runinskrifter. Granskade och tolkade av S. B. F. Jansson & E. Wessén. 
Sveriges runinskrifter band 6–9. Stockholm 1940–1958.

• UUB = Uppsala universitetsbibliotek.

• VSB = Västerås stiftsbibliotek.

• Wolf, K. 1999. Old Swedish Legends of Saint Barbara.

• Zachrisson, T. 1998. Gård, gräns, gravfält. Sammanhang kring ädelmetalldepåer och runstenar 
från vikingatid och tidig medeltid i Uppland och Gästrikland. Stockholm.

• ÖFka = Österfärnebos kyrkoarkiv. Riksarkivet, Landsarkivet i Härnösand.

Downloaded by 216.73.216.108 2026-01-15 07:48:33




